ZAHRA: JOURNAL OF HEALTH AND MEDICAL RESEARCH e-ISSN: 2808-5396
Vol. 4 No. 3 Juli 2025, hal,, 305-316

URGENSI AYAT AYAT AS SYIFA’ DALAM PENGOBATAN MODERN

Muthmainnah,*! Nur Wahyuni Emia Barus, Harun Al Rasyid
muthmainnahmdn@gmail.com nurwahyunibarus6@gmail.com,
harunal rasyid@uinsu.ac.id
Jurusan Ilmu Al Qur’an Dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin Dan Studi Islam
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara

Abstract
This research aims to explore the urgency of I'jaz al-Qur'an contained in the verse
as syifa' which is often used as a form of modern treatment that is increasingly
familiar everywhere. Even though this type of treatment has actually been around
since the time of the Prophet Muhammad SAW, now many people are doing it. In this
context, this research aims to understand the context of the verse as syifa which is
often used in modern medicine The type of research used is Library Research, using
primary data sources books and secondary data sources in the form of books,
journals and other related articles. Then analyze it with content analysis techniques
using reduction, presentation and conclusion methods. Analysis results shows that
the understanding of I'jaz al-Qur'an regarding the verses as syifa’ can not only be
understood from the perspective of verses from the Qur'an, but also as healing. This
research contributes to a deeper understanding of phenomena and events that the
verses of the Qur'an can be healing and provides examples that have occurred. The
implications of this research are expected to strengthen understanding of the Al-
Qur'an as a book that not only has linguistic, literary, historical and social
dimensions that are important to study and understood holistically but is really
needed by our spirit in physical and material terms to become a healer.
Keywords: Urgency of I'jaz al-Qur'an, verse as syifa’,

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi kan urgensi I'jaz al-Qur'an yang
terdapat dalam ayat ayat as syifa’ yang sering di gunakan sebagai salah satu
bentuk pengobatan secara modern yang semakin familiar dimana mana.
Meskipun sebenarnya jenis pengobatan ini sudah ada sejak zaman Nabi
Muhammad SAW namun sekarang sudah banyak yang melakukan nya. Dalam
konteks ini, penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana konteks ayat
ayat as syifa yang sering digunakan dalam pengobatan modern. Jenis penelitian
yang digunakan adalah Library Research, Sumber data primer menggunakan
buku dan sumber data sekunder berupa buku, jurnal dan artikel terkait lainnya.
Kemudian dinalisis dengan teknik analisis isi dengan metode reduksi, penyajian
dan kesimpulan. Hasil analisis menunjukkan bahwa pemahaman terhadap I'jaz al-
Qur'an tentang ayat-ayat as syifa' tidak hanya dapat dipahami dari sudut sebagai
ayat Al Qur'an saja, tetapi juga sebagai penyembuh. Penelitian ini memberikan

305


mailto:muthmainnahmdn@gmail.com
mailto:nurwahyunibarus6@gmail.com

kontribusi dalam pemahaman lebih dalam terhadap fenomena dan kejadian
bahwa ayat-ayat al Qur'an dapat menjadi penyembuh dan menyajikan contoh
yang pernah terjadi.Implikasi dari penelitian ini diharapkan dapat menguatkan
pemahaman terhadap Al-Qur'an sebagai sebuah kitab yang tidak hanya memiliki
dimensi linguistik, sastra, historis, dan sosial yang penting untuk dipelajari dan
dipahami secara holistik namun sangat dibutuhkan oleh ruh kita dalam fisik
maupun tidak, dan menjadi penyembubh.

Kata Kunci : Urgensi I'jaz al qur’an, ayat as syifa’,

PENDAHULUAN

Al-Qur'an, kitab suci umat Islam, bukan hanya menjadi pedoman spiritual tetapi
juga objek kajian intelektual yang mendalam. Salah satu aspek yang menjadi pusat
perhatian para ulama dan sarjana Islam adalah fenomena i‘jazul Qur'an, atau keajaiban
linguistik dan sastra yang terdapat dalam teks Al-Qur'an. Pemahaman terhadap i'jazul
Qur'an memiliki urgensi yang tak terbantahkan dalam konteks kehidupan umat Islam.
Lebih dari sekadar eksplorasi intelektual, pemahaman ini membawa implikasi yang
mendalam terhadap keyakinan, pemikiran, dan perilaku umat Islam di seluruh dunia.

Alquran ialah penyembuh yang sempurna dari seluruh penyakit hati dan
jasmani, demikian pula penyakit dunia dan akhirat. Tidak setiap orang diberi keahlian
dan taufik untuk menjadikannya sebagai obat. Jika seorang yang sakit konsisten
berobat dengannya dan meletakkan pada sakitnya dengan penuh kejujuran dan
keimanan, penerimaan yang sempurna, keyakinan yang kukuh, dan menyempurnakan
syaratnya, niscaya penyakit apa pun tidak akan mampu menghadapinya. As-Sa’di dalam
kitabnya, Taisir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Manan, menjelaskan, Alquran
ialah penyembuh bagi semua penyakit hati. Baik berupa syahwat yang menghalangi
manusia untuk taat kepada syariat atau syubhat yang mengotori iman. Karena, dalam
Alquran terdapat nasihat, motivasi, peringatan, janji, dan ancaman yang akan memicu
seseorang pada sikap harap dan takut. Disaat hati seseorang sehat, tidak banyak berisi
syahwat dan syubhat, anggota badan pun akan mengikutinya. Karena, anggota badan
akan jadi baik jika hatinya baik. Ia juga menjadi rusak, jika hatinya rusak.2

Al-Qur’an mencakup semua perkara yang ada dalam kehidupan, ditambah lagi
kehidupan yang semakin modern dan tak lepas dari kecanggihan tekhnologi serta alat-
alat kedokteran yang semakin lama banyak penemuan baru sehingga dalam
penyembuhan penyakit bisa saja dilakukan baik itu penyakit kronis maupun penyakit

306



biasa. Namun Al-Qur’an sudah lebih dulu memberikan bagaiman cara penyembuhan
penyakit baik itu rohani maupun jasmani.3

Selain menjadi obat penyembuh bagi penyakit hati dan jiwa, Alquran juga
menjadi obat penyembuh penyakit fisik. Asy- Syinqithi dalam kitabnya, Tafsir Adhwa’
al-Bayan, me nga takan, Alquran ialah obat penyembuh yang mencakup obat bagi
penyakit hati dan jiwa, seperti keraguan, kemunafikan, dan perkara lainnya. Bisa juga
menjadi obat bagi jasmani jika dilakukan ruqyah kepada orang yang sakit. Ini seperti
yang dilakukan sahabat yang membacakan surah al-Fatihah kepada seorang pemimpin
kampung yang tersengat kalajenging.

METODE

Metode penelitian ini menggunakan jenispenelitian kualitatif, berbasis library
research (studi kepustakaan). Sumber pustaka primer yang digunakan adalah AlQur“an
dan temuan-temuan penelitian dalam bentuk artikel jurnal ataupn tugas akhir. Teknik
pengumpulan data menggunakan teknik dokumentasi, maksudnya melakukan
eksplorasi dan telaah terhadap dokumen-dokumen sebagaimana yang telah disebutkan
dalam sumber pustaka acuan.

A. PEMBAHASAN
A.T’jaz Al Qur’an Menurut Para Ulama

Kata i'jaz merupakan bagian yang tak terlepaskan dari seorang Rasul yang
diutus Allah kepada umatnya untuk menyampaikan risalah. ['jaz merupakan
kemampuan untuk menundukkan manusia sehingga secara serta-merta menjadikan
seorang manusia mempercayai akan kebenaran dari ajaran atau risalah yang dibawa
oleh seorang Rasul. Kemampuan I'jaz ini kemudian menjadi bagian dari seorang Rasul
yang dapat disebut juga dengan mu'jizat.

Mu'jizat yang diperlihatkan oleh seorang Rasul, merupakan sesuatu yang dari
sebelumnya telah diketahui oleh manusia secara umum. Dapat dikatakan juga sesuatu
yang dapat dipahami oleh manusia akan tetapi tidak dapat dilakukan atau diperoleh
oleh manusia awam. Maka mu'jizat bukanlah sesuatu yang sangat baru dan tidak dapat
dipahami oleh siapa pun. Mu'jizat merupakan hal yang biasanya terjadi akan tetapi
masih dalam batas pengetahuan yang dapat dipahami manusia, sehingga dapat
dibukitkan dan disaksikan oleh manusia pada umumnya. Karena apabila mu'jizat
bukan sesuatu yang dapat dimengerti maka tidak akan memberikan manfaat bagi umat
yang diperlihatkan mu'jizat tersebut. Akan tetapi kalau dapat dipahami dan ia

307



menyadari kekerdilan dirinya di hadapan mu'jizat tersebut sehingga tergerak untuk
mengimaninya secara objektif.*

Maka mu'jizat atau kemampuan i'jaz bagi setiap rasul berbeda antara satu
dengan lainnya sesuai dengan kondisi masyarakat (umat) tertentu dimana Rasul
tersebut di utus. Sebut saja misalnya Musa diberikan mu'jizat kemampuan untuk
mengalahkan para penyihir Fir'aun, hal ini dikarenakan kemampuan yang sangat
diagungkan dan disanjung pada masa itu adalah kemampuan dari para penyihir,
sehingga dengan bentuk mu'jizat yang diberikan kepada Nabi Musa adalah kemampuan
menaklukkan penyihir-penyihir Fir'aun. Dengan kalahnya para penyihir tersebut,
menyadarkan umat yang menyaksikannya bahwa Nabi Musa memiliki kekuatan yang
diluar dari kemampuan mereka sehingga menghilangkan kesombongan diri dan
mengakui adanya kekuatan yang lebih dari yang ada pada dirinya, apabila mereka
menerimanya secara objektif maka hal tersebut akan menggerakkan keimanan di hati
mereka. Akan tetapi bila bersikap sebaliknya, maka hal itu akan mengkristalkan sikap
kufr (menentang) di dalam diri mereka.

Allah mengetahui dengan pasti kondisi umat dan Rasul yang diutus-Nya,
sehingga Allah dengan cermat menentukan mu'jizat yang bagaimana layak dan harus
diturunkan kepada seorang Rasul sehingga memudahkan dan membantunya untuk
menyampaikan risalah yang dibawanya. Memberikan Nabi Musa tongkat yang mampu
mengalahkan para penyihir Fir'aun, memberikan kemampuan penyembuhan dan
medis kepada Nabi Isya, memberikan kemampuan tidak terbakar kepada Nabi Ibrahim
merupakan ketentuan yang telah diketahui Allah dan berdasarkan atas pengetahuan-
Nya.

Begitu juga halnya dengan Rasulullah saw, beliau diutus kepada umat yang
memiliki kemampuan yang mengesankan baik dalam berbahasa dan berpikir. Maka
diturunkanlah Alquran sebagai mu'jizat untuknya. Alquran menjadi penguat dan media
utama Rasul untuk menegaskan risalahnya dan menundukkan (umatnya) orang-orang
Arab, sehingga mengakui kebenaran ajaran yang dibawa Rasul dan mengimaninya.
Alquran menundukkan mereka baik dalam susunan bahasa, berita yang dibawanya,
pengetahuan yang terkandung di dalamnya, serta ajaran-ajaran hidup lainnya. Muatan
Alquran tersebut menyadarkan manusia dari kelemahan dirinya, bahwa tak seorang
pun mampu untuk membuat karya yang setara dengan Alquran.>

308



Mahmud Syakir menjelaskan istilah i“jaz Alquran dan mu"jizat Alquran dengan
menekankan perhatian kepada awal munculnya kedua istilah ini:

Pertama, istilah i“jaz Alquran dan mu"jizat Nabi tidak terdapat baik dalam Alquran mau
pun hadis Rasul saw. Bahkan istilah ini juga tidak terdapat pada perkatan sahabat, juga
tidak muncul dalam ungkapan-ungkapan tabi“in. Istilah ini mulai muncul pada abad ke-
3, kemudian berkembang dengan sangat pesat pada abad-abad selanjutnya hingga
masa kita sekarang ini. Maka dikatakannya bahwa kedua istilah ini merupakan kata
yang muhdas (kata jadian) dan muwallad (istilah baru yang dimunculkan).

Kedua, kata lainnya yang semakna dan menyertai kemunculan kata i“jaz adalah at-
tahaddi. Kata ini juga merupakan kata yang muhdats dan muwallad. Tidak terdapat baik
di dalam Alquran mau pun hadis Rasulullah, juga tidak terdapat pada perkatan para
sahabat dan tidak ditemukan dalam ungkapan-ungkapan tabi“in. Kata ini juga baru
muncul pada abad ke-3, kemudian berkembang pada abad ke-4 dan menyebar luar
dalam abad-abad setelahnya sampai masa sekarang ini.

Selanjutnya, i“jaz Alquran menjadi istilah yang populer digunakan untuk
mengusung pembicaraan seputar keunggulan Alquran selaku firman Allah yang
diwahyukan kepada Rasulullah saw. Di mulai pada abad ke-3, Ulama dan sarjana-
sarjana muslim telah banyak membahas persoalan i"jaz Alquran. Ibn Sayyar an-Nazzam
seorang teolog Mu“tazilah menegaskan adanya sarfah (pengalihan) dalam kemampuan
manusia untuk tidak mampu menandingi bahasa yang dipergunakan oleh Alquran.

Teori ini menyatakan bahwa manusia sebenarnya memiliki kemampuan untuk
meniru dan mengimitasi Alquran, baik dari sisi substansi mau pun redaksionalnya.
Hanya saja, kemudian Tuhan melakukan intervensi kepada manusia dengan
mengalihkan kemampuan tersebut sehingga menjadikannya tidak mampu meniru
Alquran meskipun satu ayat saja. Teori sharfah merupakan tempat pijakan an-Nazzam
dalam menjelaskan ijaz Alquran. Maka dengan demikian an-Nazzam memandang
bahwa i“jaz Alquran tidaklah berada pada keunggulan ungkapan, struktur kalimat,
maupun gaya bertutur, akan tetapi berada pada posisinya sebagai bahasa yang
bersumber dari Tuhan. Dengan demikian, Alquran sebagai teks tidaklah berbeda
dengan teks lainnya, keunggulannya terletak pada isi (content)yang dibawa dalam
ungkapan al-Qir“an tersebut, baik sesuatu yang gaib pada masa sekarang atau pun akan
datang, yang tidak dapat diketahui oleh manusia.

Sedangkan Ali ibn Isa ar-Rummani, seorang teolog yang juga beraliran
Mu’tazilah berpendapat bahwa I'jaz Alquran terletak pada dua hal yang tidak dapat
dipisahkan dari Alquran itu sendiri. Keduanya yakni; (1) status Alquran sebagai bahasa
Tuhan dan (2) struktur serta gaya tutur atau stilistik yang dimiliki oleh Alquran itu
sendiri. Ditambahkannya juga, I'jaz Alquran terletak pada harmoni yang menakjubkan

309



antara statusnya sebagai firman tuhan dan gaya tutur yang digunakan, serta aspek-
aspek linguistik lainnya yang tersusun dengan cermat di dalam Alquran®.

Abu Bakar al-Baqillani, seorang ulama yang anti terhadap Mu"tazilah
menegaskan menegaskan bahwa i“jaz Alquran terkandung di dalamnya, dan bukanlah
["jaz itu muncul dari intervensi Allah terhadap manusia berupa sharfah atau tindakan
untuk mengalihkan bangsa Arab agar tidak mampu membuat yang semisal dengan
Alquran (melakukan imitasi terhadap Alquran). Meski pun ia tidak menafikan
keunggulan Alquran dalam mengungkap berita-berita gaib, akan tetapi al-Bagillani
lebih menyoroti bahwa i“jaz Alquran lebih jelas terlihat dari sisi kebahasan dan
susunan kata-katanya. Akan tetapi, dalam hal ini al-Baqillani masih dipandang belum
tuntas untuk menjelaskannya sehingga terlihat ia hanya mengungkap keindahan
bahasa Alquran an sich.”

Kemukjizatan menurut persepsi ulama harus memenuhi Kkeriteria 5 syarat
sebagai berikut:

1. Mukjizat harus berupa sesuatu yang tidak di sanggupi oleh makhluk sekalian alam.
2. Tidak sesuai dengan kebiasaan dan tidak berlawanan dengan hukum islam.

3. Mukjizat harus berupa hal yang dijadikan saksi oleh seorang mengaku membawa
risalah ilahi sebagai bukti atas kebenaran dan kebesarannya.

4. Terjadi bertepatan dengan penagakuan nabi yang mengajak bertanding
menggunakan mukjizat tersebut.

5. Tidak ada seorang pun yang dapat membuktikan dan membandingkan dalam
pertandingan tersebut.

Shihabuddin Qalyubi merumuskan teori an-nazm al-Jurjani dengan
mengumpulkan dan mengintisarikan ungkapan-ungkapan al-Jurjani dalam kitab Dalail
al-I'jaz sebagai berikut:8
a. an-Nazm adalah keterkaitan antara unsur-unsur dalam kalimat, salah satu unsur
dicantumkan atas unsur lainnya dan adanya satu unsur disebabkan ada unsur lainnya;
b. Kata an-nazm mengikuti makna. Kalimat bisa tersusun dalam ujaran karena
maknanya sudah tersusun terlebih dahulu di dalam jiwa;"

c. Kata harus diletakkan sesuai dengan kaidah gramatikalnya sehingga fungsi semua
unsur dalam kalimat diketahui sebagaimana seharusnya;

d. Dalam keadaan terpisah, huruf-huruf yang menyatu dengan makna memiliki
karakteristik tersendiri sehingga semuanya diletakkan sesuai dengan kekhasan

310



maknanya. Misalnya "ma" diletakkan untuk negasi dalam konteks sekarang, huruf la
diletakkan untuk makna negasi dalam konteks future.

e. Kata bisa beubah dalam bentuk ma'rifah, nakirah, pengedepanan, pengakhiran,
elipsis dan repetisi. Semua diletakkan dalam porsi masing- masing dan dipergunakan
sesuai dengan yang seharusnya, dan;

f. Keistimewaan kata bukan dalam banyak sedikitnya makna, melainkan dalam
peletakkannya sesuai dengan makna dan tujuan yang dikehendaki oleh kalimat.

Mahmud Muhammad Syakir menjelaskan bahwa al-Jurjani dalam kitab Dalail
['jaz mengunakan empat istilah dalam mengemukakan upaya penyusunan teks atau
ayat-ayat Alquran. Keempat istilah tersebut adalah: (1) an-nazm (susunan kalimat) (2)
at-ta'lif (penyusunan kalimat) (3) at-tartib (sistematika kalimat) (4) at-tarkib
(penyusunan kalimat). Keempat istilah ini secara garis besar memiliki keterkaitan yang
sama. Keempat istilah terkait erat dengan kalimat, sedangkan kalimat itu sendiri
hakikatnya adalah ungkapan yang tersusun dari isim (kata benda), fi'il(kata kerja) dan
huruf (partikel kata lainnya) untuk menunjukkan kepada makna (maksud) yang
diinginkan oleh penuturnya.

Akan tetapi, al-Jurjani tidak lagi mempersoalkan mengenai kaedah-kaedah
sintaksis yang terdapat dalam usul an-nahwi yang menjelaskan benar tidaknya kalimat
berdasarkan dari struktur bahasa. al-Jurjani terkonsentrasi pada analisis seni dan nilai-
nilai susastra yang terkandung di dalam Alquran. Konsentrasi ini masuk dalam ranah
bahasan yang diistilahkannya dengan 'ilm an-nahwi>atau an- nazm (konstruksi teks).

Dengan mengedepankan konsep an-nazm pada i'jaz Alquran, maka al- Jurjani
telah berhasil memberikan penjelasan yang kokoh untuk menegaskan bahwa i'jaz
Alquran terkandung dalam semua ayat dalam Alquran dan tidak hanya terdapat dalam
ayat tertentu saja baik ayat yang panjang atau pendek, memuat berita gaib atau tidak,
berbentuk majaz atau isti'arah, atau pola-pola retoris (balaghiyyah) lainnya.
Dikarenakan seluruh ayat yang terdapat dalam Alquran berada dalam konsep an-nazm
yang bersumber dari Allah. al-Jurjani menekankan: " maka sudah dapat dipastikan
bahwa nazm merupakan tempat yang semestinya i'jaz itu berada".

Bagi teori konstuksi (an-nazm) al-Jurjani ini, terdapat unsur-unsur penting
dalam didalamnya, yaitu:°®
1. Unsur gramatik: kesesuian dan keselarasan serta ketertundukan kalimat pada
hukum-hukum gramatik (tawakhi ma'ani nahw). Persyaratan gramatik memainkan
peranan yang sangat penting dalam melahirkn makna, khususnya dalam kaitannya
dengan gaya bahasa sastrawi dan ungkapan Alquran yang amat indah.

311



2. Unsur logis: relasi yang dibangun di antara kosa-kata dalam kalimat benar-benar
didasarkan atas hubungan antara subjek dengan objek, kata benda dengan kata kerja,
serta keterangan dalam format didasarkan atas pertimbangan situasional dan sekaligus
rasional. Dari pertimbangan yang bersifat rasional inilah akan muncul kesempurnaan
dan keindahan yang disebut dengan al-maziyyah.
3. Gaya bertutur (stilistika): susunan yang meliputi sarana dan perangkat untuk
menyusun aspek-aspek susastra, seperti metonimie (kinayah), tasybih, tamsil dan
bentuk gaya bahasa lainnya.
Salah satu ayat yang dijelaskan al-Jurjani berkenaan dengan puncak keindahan serta
kesempurnaan gaya tutur Alquran adalah ayat Alquran pada Q.S. Maryam (19):419,

s Sy e 5 G40 a5 s Gl 501 a1 (el (b (31 G5 06
Artinya: la berkata "Ya Tuhanku, Sesungguhnya tulangku telah lemah dan kepalaku
telah ditumbuhi uban, dan aku belum pernah kecewa dalam berdoa kepada Engkau, Ya
Tuhanku.

Keindahan dan kesempurnaan ungkapan dalam ayat ini, menurut al- Jurjani,
tidak hanya terletak pada atau berpulang semata pada metafor yang digunakan, seperti
diyakini mayoritas ulama lainnya, melainkan juga berpulang pada kekhususan
formulasi kalimat dalam ayat itu sendiri. Formulasi yang dimaksud uadalah pilihan
gaya tutur yang dipakai serta relasi antar struktur bagian kalimat yang satu dengan
bagian lainnya, dengan kata lain susunan atau kontruksi dari ungkapan tersebut
memiliki keserasian serta relasi yang unik antara satu kalimat dengan kalimat lainnya.

Al-Jurjani berkomentar: "pendengar atau pembaca ayat ini selayaknya
mengetahui bahwa kata isyta'ala (membakar) dalam konteks ayat ini mengacu secara
maknawi kepada kata rambut yang memutih (syaib), meskipun secara leksikal,
dianggap mengacu kepada kata ra's (kepala). Rahasia dari ungkapan metaforis dalam
ayat ini terletak pada penggunaan kata isyta'ala yang mengacu kepada rambut yang
memutih. Akan tetapi, dengan struktur kalimat dalam ayat, maknanya berkembang
menjadi "rambut kepala memutih dengan tidak meninggalkan sisa sehelai rambut pun".
Pengertian ini tidak dapat dicapai dengan ungkapan gramatikal: isyta'ala syaib ar-ra's
(rambut kepala memutih) atau pun dengan ungkapan isyta'ala syaib fi ar-ra's (rambut
di kepala menjadi putih). Keduanya tidak sampai pada derajat totalitas, melainkan
hanya merupakan ungkapan datar, yakni hanya sekedar menyatakan rambut yang
mulai memutih, mungkin hanya sebagian kecil, setengah atau pun hanya
beberapa helai saja, yakni mikrostruktur, stilistik dan semantik. Teori ini juga
menyatakan bahwa kajian terhadap ayat-ayat dalam Alquran memiliki posisi yang kuat

312



kaitannya dengan ilmu-ilmu linguistik modern saat ini, sehingga menegaskan pendapat
al- Jurjani bahwa l'jaz Alquran terdapat di dalan teks Alquran yang menakjubkan.11

B. Ayat Ayat Al Qur’an Yg Mengandung As Syifa’

As-Sa’di dalam kitabnya, Taisir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Manan,
menjelaskan, Alquran ialah penyembuh bagi semua penyakit hati. Baik berupa syahwat
yang menghalangi manusia untuk taat kepada syariat atau syubhat yang mengotori
iman. Karena, dalam Alquran terdapat nasihat, motivasi, peringatan, janji, dan ancaman
yang akan memicu seseorang pada sikap harap (raja’) dan takut (khauf). disaat hati
seseorang sehat, tidak banyak berisi syahwat dan syubhat, anggota badan pun akan
mengikutinya. Karena, anggota badan akan jadi baik jika hatinya baik. Ia juga menjadi
rusak, jika hatinya rusak.

Selain menjadi obat penyembuh bagi penyakit hati dan jiwa, Alquran juga
menjadi obat penyembuh penyakit fisik. Asy- Syinqithi dalam kitabnya, Tafsir Adhwa’
al-Bayan, me nga takan, Alquran ialah obat penyembuh yang mencakup obat bagi
penyakit hati dan jiwa, seperti keraguan, kemunafikan, dan perkara lainnya. Bisa juga
menjadi obat bagi jasmani jika dilakukan ruqyah kepada orang yang sakit. Ini seperti
yang dilakukan sahabat yang membacakan surah al-Fatihah kepada seorang pemimpin
kampung yang tersengat kalajenging.

Abu Sa’id al-Khudri menuturkan, beberapa orang sa habat Rasulullah
melakukan safar, lalu melewati suatu kam pung Arab badui. Kala itu, mereka meminta
untuk dija mu, tetapi penduduk kampung itu enggan untuk menjamu. Tidak la ma
kemudian, pemimpin kampung itu tersengat ka lajeng king beracun hingga badannya
demam. Mereka kemudian menemui para sahabat tadji, lalu bertanya, Apa kah di antara
kalian ada yang bisa membacakan sesuatu ke pada pemimpin kami yang tersengat
kalajengking beracun itu? Salah seorang sahabat menjawab, Ya ada. la pun mendatangi
pemimpin kampung itu dan ia membacakan surah al-Fatihah. Tidak lama kemudian, ia
pun sembuh. Karena jasanya, ia pun diberi seekor kambing, tetapi ia enggan
menerimanya.

Ibnul Qayyim dalam kitabnya, Zad al-Ma’ad, menjelaskan, Alquran ialah
penyembuh yang sempurna dari seluruh penyakit hati dan jasmani, demikian pula
penyakit dunia dan akhirat. Tidak setiap orang diberi keahlian dan taufik untuk
menjadikannya sebagai obat. Jika seorang yang sakit konsisten berobat dengannya dan
meletakkan pada sakitnya dengan penuh kejujuran dan keimanan, penerimaan yang

313



sempurna, keyakinan yang kukuh, dan menyempurnakan syaratnya, niscaya penyakit
apa pun tidak akan mampu menghadapinya.

Kepada sahabat yang sakit, Nabi kerap kali berpesan, Bagi kalian ada obat penyembuh,
yakni madu dan Alquran. (HR Ibnu Majah dan al-Hakim). Sebagai asy-Syifa, orang
beriman diimbau banyak membaca Alquran, karena ia ialah obat penyembuh. Berikut
adalah beberapa ayat as syifa’:

1. Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman:

1 LA W1 ekl 35 5 Y5 & e iallian o5 2l 5h G o 1580 G 055
wa nunazzilu minal-qur-aani maa huwa syifaaa-uw wa rohmatul lil-mu-miniina wa laa
yaziiduzh-zhoolimiina illaa khosaaroo
"Dan Kami turunkan dari Al-Qur'an (sesuatu) yang menjadi penawar dan rahmat bagi
orang yang beriman, sedangkan bagi orang yang zalim (Al-Qur'an itu) hanya akan
menambah kerugian.”

(QS. Al-Isra' 17: Ayat 82)12
2. Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman:
Cidn 368l a3 0
wa izaa maridhtu fa huwa yasyfiin
"dan apabila aku sakit, Dialah yang menyembuhkan aku,"
(QS. Asy-Syu'ara' 26: Ayat 80)
3. Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman:

i ballAas )5 %5 & )3akall 8 Ll a5 (e Rlie 52 a8l 18 0 WS G
yaaa ayyuhan-naasu qod jaaa-atkum mau'izhotum mir robbikum wa syifaaa-ul limaa
fish-shuduuri wa hudaw wa rohmatul lil-mu-miniin
"Wahai manusia! Sungguh, telah datang kepadamu pelajaran (Al-Qur'an) dari
Tuhanmu, penyembuh bagi penyakit yang ada dalam dada, dan petunjuk serta rahmat
bagi orang yang beriman."13
(QS. Yunus 10: Ayat 57)

Dalam buku berjudul Doa-doa Terbaik Sepanjang Masa oleh Ust. Ahmad Zacky
El-Syafa dijelaskan bahwa ayat-ayat syifa bisa menyembuhkan penyakit. Hal ini
berdasarkan kisah dari putra Syaikh Imam Abul Qasim al-Qusyairi yang saat itu
menderita sakit. Hingga kemudian Abul Qasim bermimpi bertemu Rasulullah SAW.
Beliau berkata, “Apakah kamu tidak mengetahui tentang ayat-ayat syifa (ayat-ayat
penyembuh)?” Lalu saat bangun, Abul Qasim membuka Al Quran dan menemukan ayat
tersebut. Kemudian Abul Qasim menulisnya di atas kertas dan melunturkannya dengan

314



air. Setelah itu, [a meminumkan air tersebut kepada putranya yang tengah sakit. Tak
berapa lama atas izin Allah SWT, putra Abul Qasim berangsur-angsur sembuh.14

Maka dari peristiwa tersebut sering sekali orang orang menggunakan ayat ayat
as syifa’ ini sebagai penyembuh penyakit penyakit yang dialaminya, dan cara
penyembuhannya biasanya meminta para ustadz yang lebih baik bacaanya dalam
membaca al Qur'an untuk dibacakan ke air tersebut atau boleh juga dibacakan diri
sendiri jika memang yakin bacaannya sudah bagus dengan izin Allah penyakit tersebut
akan sembuh.

KESIMPULAN

Al-Qur’an memiliki banyak kemukjizatan, di antaranya mukjizat dari segi bahasa
ini, yaitu: susunan kata dan kalimat serta keseimbangan redaksi al-Qur’an itu sendiri,
dari segi kajian ilmiah, kajian hukum dan kajian pemberitaan yang gaib. Al-Qur’an
sudah sangat jelas kemu’jizatannya. Namun demikian, masih ada juga hal-hal yang
dipertentangkan, dipermasalahkan, dikritik yang berkaitan dengan kemukjizatan al-
Qur’an oleh sebagaian para ilmuan, di antaranya berkaiatan dengan sistematika dan
kritik terhadap bahasa al-Qur’an.

Kemukjizatan ilmiah Alquran bukan lah terletak pada pencakupannya akan
teori-teori ilmiah yang selalu baru dan berubah serta merupakan hasil usaha manusia
dalam penelitian dan pengamatan. Tetapi ia terletak pada dorongannya untuk berfikir
dan menggunakan akal. Alquran mendorong manusia agar memperhatikan dan
memikirkan alam. Ia tidak membatasi aktivitas dan kreatifitas akal dalam memikirkan
alam semesta, atau menghalanginya dari penambahan ilmu pengetahuan yang dapat
dicapainya. Alquran menjadikan pemikiran yang lurus dan perhatian yang tepat
terhadap alam dan segala apa yang ada di dalamnya sebagai sarana terbesar untuk
beriman kepada Allah. Alquran mendorong manusia untuk melakukan aktifitas
intelektual sebagaimana dijabarkan dalam ayat-ayatnya.

Ayat dan surat syifa' ini dipercaya bisa menyembuhkan beberapa penyakit.
Mulai dari sakit keras, persoalan sakit batin hingga perkara sakit ringan semisal sakit
kepala, tersengat binatang, dan lain-lain. Allah SWT berfirman tentang kandungan yang
begitu banyak dalam Alquran. As-Sa'di dalam kitabnya, Taisir al-Karim ar-Rahman fi
Tafsir Kalam al-Manan, menjelaskan, Alquran ialah penyembuh bagi semua penyakit
hati.

REFERENSI

315



Manna Khalil al-qothahthahan, mabahits fiulumul qur’an (bogor: Pustaka lentera antar
nusa, 1996)

Jurjani al-, ,Abd al-Qahir bin ,Abd ar-Rahman, Asrar al-Balaghah, tahqiq: Mahmud
Muhammad Syakir, (Jeddah: Dar al-Madani, tt).

Syakir, Mahmud Muhammad, Madakhil ["jaz al-Alquran (Jeddah: Dar al-Madani, 1423
H/2002 M).

Ibn Hazm, Fisal fi al-Milal wa an-Nihal, Juz. I (Kairo: t.t.) hIm. 64

Abu Zaid, Nashr Hamid, Mafhum an-Nas: Dirasah fi ,Ulum al-Alquran, (Beirut: Dar as-
S|agafi al-,Arabi, 2000).

Sholahuddin Ashani, Konstruksi Pemahaman Terhadap I'jaz Al Qur’an. (Journal Analitica
Islamica 2015

Nana mahrani, i’jaz al qur’an dan revelasinya dengan perkembangannya, hikmah 2021.

316



