
 
   

e-ISSN: 2808-5396 

 

 

305 

URGENSI AYAT AYAT AS SYIFA’ DALAM PENGOBATAN MODERN  
 

Muthmainnah,*1 Nur Wahyuni Emia Barus, Harun Al Rasyid  
muthmainnahmdn@gmail.com nurwahyunibarus6@gmail.com, 

harunal_rasyid@uinsu.ac.id 
Jurusan Ilmu Al Qur’an Dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin Dan Studi Islam  

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 
 

Abstract 
This research aims to explore the urgency of I'jaz al-Qur'an contained in the verse 
as syifa' which is often used as a form of modern treatment that is increasingly 
familiar everywhere. Even though this type of treatment has actually been around 
since the time of the Prophet Muhammad SAW, now many people are doing it. In this 
context, this research aims to understand the context of the verse as syifa which is 
often used in modern medicine The type of research used is Library Research, using 
primary data sources books and secondary data sources in the form of books, 
journals and other related articles. Then analyze it with content analysis techniques 
using reduction, presentation and conclusion methods. Analysis results shows that 
the understanding of I'jaz al-Qur'an regarding the verses as syifa' can not only be 
understood from the perspective of verses from the Qur'an, but also as healing. This 
research contributes to a deeper understanding of phenomena and events that the 
verses of the Qur'an can be healing and provides examples that have occurred. The 
implications of this research are expected to strengthen understanding of the Al-
Qur'an as a book that not only has linguistic, literary, historical and social 
dimensions that are important to study and understood holistically but is really 
needed by our spirit in physical and material terms to become a healer. 

Keywords: Urgency of I'jaz al-Qur'an, verse as syifa', 
 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi kan urgensi I'jaz al-Qur'an yang 
terdapat dalam ayat ayat as syifa' yang sering di gunakan sebagai salah satu 
bentuk pengobatan secara modern yang semakin familiar dimana mana. 
Meskipun sebenarnya jenis pengobatan ini sudah ada sejak zaman Nabi 
Muhammad SAW namun sekarang sudah banyak yang melakukan nya. Dalam 
konteks ini, penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana konteks ayat 
ayat as syifa yang sering digunakan dalam pengobatan modern. Jenis penelitian 
yang digunakan adalah Library Research, Sumber data primer menggunakan 
buku dan sumber data sekunder berupa buku, jurnal dan artikel terkait lainnya. 
Kemudian dinalisis dengan teknik analisis isi dengan metode reduksi, penyajian 
dan kesimpulan. Hasil analisis menunjukkan bahwa pemahaman terhadap I'jaz al-
Qur'an tentang ayat-ayat as syifa' tidak hanya dapat dipahami dari sudut sebagai 
ayat Al Qur'an saja, tetapi juga sebagai penyembuh. Penelitian ini memberikan 

 
1 Korespondensi Penulis. 

ZAHRA: JOURNAL OF HEALTH AND MEDICAL RESEARCH 
Vol. 4 No. 3 Juli 2025, hal., 305-316

mailto:muthmainnahmdn@gmail.com
mailto:nurwahyunibarus6@gmail.com


 

306 
 

kontribusi dalam pemahaman lebih dalam terhadap fenomena dan kejadian 
bahwa ayat-ayat al Qur'an dapat menjadi penyembuh dan menyajikan contoh 
yang pernah terjadi.Implikasi dari penelitian ini diharapkan dapat menguatkan 
pemahaman terhadap Al-Qur'an sebagai sebuah kitab yang tidak hanya memiliki  
dimensi linguistik, sastra, historis, dan sosial yang penting untuk dipelajari dan 
dipahami secara holistik  namun sangat dibutuhkan oleh ruh kita dalam fisik 
maupun tidak, dan menjadi penyembuh. 
Kata Kunci : Urgensi I’jaz al qur’an, ayat as syifa’, 
 

PENDAHULUAN 

 Al-Qur'an, kitab suci umat Islam, bukan hanya menjadi pedoman spiritual tetapi 

juga objek kajian intelektual yang mendalam. Salah satu aspek yang menjadi pusat 

perhatian para ulama dan sarjana Islam adalah fenomena i'jazul Qur'an, atau keajaiban 

linguistik dan sastra yang terdapat dalam teks Al-Qur'an. Pemahaman terhadap i'jazul 

Qur'an memiliki urgensi yang tak terbantahkan dalam konteks kehidupan umat Islam. 

Lebih dari sekadar eksplorasi intelektual, pemahaman ini membawa implikasi yang 

mendalam terhadap keyakinan, pemikiran, dan perilaku umat Islam di seluruh dunia.  

Alquran ialah penyembuh yang sempurna dari seluruh penyakit hati dan 

jasmani, demikian pula penyakit dunia dan akhirat. Tidak setiap orang diberi keahlian 

dan taufik untuk menjadikannya sebagai obat. Jika seorang yang sakit konsisten 

berobat dengannya dan meletakkan pada sakitnya dengan penuh kejujuran dan 

keimanan, penerimaan yang sempurna, keyakinan yang kukuh, dan menyempurnakan 

syaratnya, niscaya penyakit apa pun tidak akan mampu menghadapinya. As-Sa’di dalam 

kitabnya, Taisir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Manan, menjelaskan, Alquran 

ialah penyembuh bagi semua penyakit hati. Baik berupa syahwat yang menghalangi 

manusia untuk taat kepada syariat atau syubhat yang mengotori iman. Karena, dalam 

Alquran terdapat nasihat, motivasi, peringatan, janji, dan ancaman yang akan memicu 

seseorang pada sikap harap dan takut. Disaat hati seseorang sehat, tidak banyak berisi 

syahwat dan syubhat, anggota badan pun akan mengikutinya. Karena, anggota badan 

akan jadi baik jika hatinya baik. Ia juga menjadi rusak, jika hatinya rusak.2 

Al-Qur’an mencakup semua perkara yang ada dalam kehidupan, ditambah lagi 

kehidupan yang semakin modern dan tak lepas dari kecanggihan tekhnologi serta alat-

alat kedokteran yang semakin lama banyak penemuan baru sehingga dalam 

penyembuhan penyakit bisa saja dilakukan baik itu penyakit kronis maupun penyakit 

 
2 Manna Khalil al-qothahthahan, mabahits fiulumul qur’an (bogor: Pustaka lentera antar nusa, 1996), 

cet.III, hlm.371 



 

307 
 

biasa. Namun Al-Qur’an sudah lebih dulu memberikan bagaiman cara penyembuhan 

penyakit baik itu rohani maupun jasmani.3 

Selain menjadi obat penyembuh bagi penyakit hati dan jiwa, Alquran juga 

menjadi obat penyembuh penyakit fisik. Asy- Syinqithi dalam kitabnya, Tafsir Adhwa’ 

al-Bayan, me nga takan, Alquran ialah obat penyembuh yang mencakup obat bagi 

penyakit hati dan jiwa, seperti keraguan, kemunafikan, dan perkara lainnya. Bisa juga 

menjadi obat bagi jasmani jika dilakukan ruqyah kepada orang yang sakit. Ini seperti 

yang dilakukan sahabat yang membacakan surah al-Fatihah kepada seorang pemimpin 

kampung yang tersengat kalajenging. 

 
METODE 

 Metode penelitian ini menggunakan jenispenelitian kualitatif, berbasis library 

research (studi kepustakaan). Sumber pustaka primer yang digunakan adalah AlQur‟an  

dan temuan-temuan penelitian dalam bentuk artikel jurnal ataupn tugas akhir. Teknik 

pengumpulan data menggunakan teknik dokumentasi, maksudnya melakukan 

eksplorasi dan telaah terhadap dokumen-dokumen sebagaimana yang telah disebutkan 

dalam sumber pustaka acuan. 

 

A. PEMBAHASAN 

A. I’jaz Al Qur’an Menurut Para Ulama 

 Kata i'jaz merupakan bagian yang tak terlepaskan dari seorang Rasul yang 

diutus Allah kepada umatnya untuk menyampaikan risalah. I'jaz merupakan 

kemampuan untuk menundukkan manusia sehingga secara serta-merta menjadikan 

seorang manusia mempercayai akan kebenaran dari ajaran atau risalah yang dibawa 

oleh seorang Rasul. Kemampuan I'jaz ini kemudian menjadi bagian dari seorang Rasul 

yang dapat disebut juga dengan mu'jizat.  

 Mu'jizat yang diperlihatkan oleh seorang Rasul, merupakan sesuatu yang dari 

sebelumnya telah diketahui oleh manusia secara umum. Dapat dikatakan juga sesuatu 

yang dapat dipahami oleh manusia akan tetapi tidak dapat dilakukan atau diperoleh 

oleh manusia awam. Maka mu'jizat bukanlah sesuatu yang sangat baru dan tidak dapat 

dipahami oleh siapa pun. Mu'jizat merupakan hal yang biasanya terjadi akan tetapi 

masih dalam batas pengetahuan yang dapat dipahami manusia, sehingga dapat 

dibukitkan dan disaksikan oleh manusia pada umumnya. Karena apabila mu'jizat 

bukan sesuatu yang dapat dimengerti maka tidak akan memberikan manfaat bagi umat 

yang diperlihatkan mu'jizat tersebut. Akan tetapi kalau dapat dipahami dan ia 

 
3 Rahmatullah, Syifa’ Dalam Al-Qur’an (Studi Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab, Fakhruddin 

Ar-Razi Dan Ibnu Katsir), Skripsi Institut Agama Islam Negeri Curuk, hlm.2-3 



 

308 
 

menyadari kekerdilan dirinya di hadapan mu'jizat tersebut sehingga tergerak untuk 

mengimaninya secara objektif.4 

 Maka mu'jizat atau kemampuan i'jaz bagi setiap rasul berbeda antara satu 

dengan lainnya sesuai dengan kondisi masyarakat (umat) tertentu dimana Rasul 

tersebut di utus. Sebut saja misalnya Musa diberikan mu'jizat kemampuan untuk 

mengalahkan para penyihir Fir'aun, hal ini dikarenakan kemampuan yang sangat 

diagungkan dan disanjung pada masa itu adalah kemampuan dari para penyihir, 

sehingga dengan bentuk mu'jizat yang diberikan kepada Nabi Musa adalah kemampuan 

menaklukkan penyihir-penyihir Fir'aun. Dengan kalahnya para penyihir tersebut, 

menyadarkan umat yang menyaksikannya bahwa Nabi Musa memiliki kekuatan yang 

diluar dari kemampuan mereka sehingga menghilangkan kesombongan diri dan 

mengakui adanya kekuatan yang lebih dari yang ada pada dirinya, apabila mereka 

menerimanya secara objektif maka hal tersebut akan menggerakkan keimanan di hati 

mereka. Akan tetapi bila bersikap sebaliknya, maka hal itu akan mengkristalkan sikap 

kufr (menentang) di dalam diri mereka. 

 Allah mengetahui dengan pasti kondisi umat dan Rasul yang diutus-Nya, 

sehingga Allah dengan cermat menentukan mu'jizat yang bagaimana layak dan harus 

diturunkan kepada seorang Rasul sehingga memudahkan dan membantunya untuk 

menyampaikan risalah yang dibawanya. Memberikan Nabi Musa tongkat yang mampu 

mengalahkan para penyihir Fir'aun, memberikan kemampuan penyembuhan dan 

medis kepada Nabi Isya, memberikan kemampuan tidak terbakar kepada Nabi Ibrahim 

merupakan ketentuan yang telah diketahui Allah dan berdasarkan atas pengetahuan-

Nya. 

 Begitu juga halnya dengan Rasulullah saw, beliau diutus kepada umat yang 

memiliki kemampuan yang mengesankan baik dalam berbahasa dan berpikir. Maka 

diturunkanlah Alquran sebagai mu'jizat untuknya. Alquran menjadi penguat dan media 

utama Rasul untuk menegaskan risalahnya dan menundukkan (umatnya) orang-orang 

Arab, sehingga mengakui kebenaran ajaran yang dibawa Rasul dan mengimaninya. 

Alquran menundukkan mereka baik dalam susunan bahasa, berita yang dibawanya, 

pengetahuan yang terkandung di dalamnya, serta ajaran-ajaran hidup lainnya. Muatan 

Alquran tersebut menyadarkan manusia dari kelemahan dirinya, bahwa tak seorang 

pun mampu untuk membuat karya yang setara dengan Alquran.5 

 
4 Abu Zaid, Nashr Hamid, Mafhum an-Nas: Dirasah fi „Ulum al-Alquran, (Beirut: Dar as-S|aqafi al-

„Arabi, 2000). Hal. 23 

 
5 Abu Zaid, Nashr Hamid, Mafhum an-Nas: Dirasah fi „Ulum al-Alquran, (Beirut: Dar as-

S|aqafi al-„Arabi, 2000). hal. 82 
 



 

309 
 

 Mahmud Syakir menjelaskan istilah i‟jaz Alquran dan mu‟jizat Alquran dengan 

menekankan perhatian kepada awal munculnya kedua istilah ini: 

Pertama, istilah i‟jaz Alquran dan mu‟jizat Nabi tidak terdapat baik dalam Alquran mau 

pun hadis Rasul saw. Bahkan istilah ini juga tidak terdapat pada perkatan sahabat, juga 

tidak muncul dalam ungkapan-ungkapan tabi‟in. Istilah ini mulai muncul pada abad ke-

3, kemudian berkembang dengan sangat pesat pada abad-abad selanjutnya hingga 

masa kita sekarang ini. Maka dikatakannya bahwa kedua istilah ini merupakan kata 

yang muhdas (kata jadian) dan muwallad (istilah baru yang dimunculkan). 

Kedua, kata lainnya yang semakna dan menyertai kemunculan kata i‟jaz adalah at-

tahaddi. Kata ini juga merupakan kata yang muhdats dan muwallad. Tidak terdapat baik 

di dalam Alquran mau pun hadis Rasulullah, juga tidak terdapat pada perkatan para 

sahabat dan tidak ditemukan dalam ungkapan-ungkapan tabi‟in. Kata ini juga baru 

muncul pada abad ke-3, kemudian berkembang pada abad ke-4 dan menyebar luar 

dalam abad-abad setelahnya sampai masa sekarang ini. 

 Selanjutnya, i‟jaz Alquran menjadi istilah yang populer digunakan untuk 

mengusung pembicaraan seputar keunggulan Alquran selaku firman Allah yang 

diwahyukan kepada Rasulullah saw. Di mulai pada abad ke-3, Ulama dan sarjana-

sarjana muslim telah banyak membahas persoalan i‟jaz Alquran. Ibn Sayyar an-Nazzam 

seorang teolog Mu‟tazilah menegaskan adanya sarfah (pengalihan) dalam kemampuan 

manusia untuk tidak mampu menandingi bahasa yang dipergunakan oleh Alquran.  

 Teori ini menyatakan bahwa manusia sebenarnya memiliki kemampuan untuk 

meniru dan mengimitasi Alquran, baik dari sisi substansi mau pun redaksionalnya. 

Hanya saja, kemudian Tuhan melakukan intervensi kepada manusia dengan 

mengalihkan kemampuan tersebut sehingga menjadikannya tidak mampu meniru 

Alquran meskipun satu ayat saja. Teori sharfah merupakan tempat pijakan an-Nazzam 

dalam menjelaskan ijaz Alquran. Maka dengan demikian an-Nazzam memandang 

bahwa i‟jaz Alquran tidaklah berada pada keunggulan ungkapan, struktur kalimat, 

maupun gaya bertutur, akan tetapi berada pada posisinya sebagai bahasa yang 

bersumber dari Tuhan. Dengan demikian, Alquran sebagai teks tidaklah berbeda 

dengan teks lainnya, keunggulannya terletak pada isi (content)yang dibawa dalam 

ungkapan al-Qir‟an tersebut, baik sesuatu yang gaib pada masa sekarang atau pun akan 

datang, yang tidak dapat diketahui oleh manusia. 

 Sedangkan Ali ibn Isa ar-Rummani, seorang teolog yang juga beraliran 

Mu’tazilah berpendapat bahwa I’jaz Alquran terletak pada dua hal yang tidak dapat 

dipisahkan dari Alquran itu sendiri. Keduanya yakni; (1) status Alquran sebagai bahasa 

Tuhan dan (2) struktur serta gaya tutur atau stilistik yang dimiliki oleh Alquran itu 

sendiri. Ditambahkannya juga, I’jaz Alquran terletak pada harmoni yang menakjubkan 



 

310 
 

antara statusnya sebagai firman tuhan dan gaya tutur yang digunakan, serta aspek-

aspek linguistik lainnya yang tersusun dengan cermat di dalam Alquran6. 

 Abu Bakar al-Baqillani, seorang ulama yang anti terhadap Mu‟tazilah 

menegaskan menegaskan bahwa i‟jaz Alquran terkandung di dalamnya, dan bukanlah 

I‟jaz itu muncul dari intervensi Allah terhadap manusia berupa sharfah atau tindakan 

untuk mengalihkan bangsa Arab agar tidak mampu membuat yang semisal dengan 

Alquran (melakukan imitasi terhadap Alquran). Meski pun ia tidak menafikan 

keunggulan Alquran dalam mengungkap berita-berita gaib, akan tetapi al-Baqillani 

lebih menyoroti bahwa i‟jaz Alquran lebih jelas terlihat dari sisi kebahasan dan 

susunan kata-katanya. Akan tetapi, dalam hal ini al-Baqillani masih dipandang belum 

tuntas untuk menjelaskannya sehingga terlihat ia hanya mengungkap keindahan 

bahasa Alquran an sich.7 

 Kemukjizatan menurut persepsi ulama harus memenuhi keriteria 5 syarat 

sebagai berikut: 

1. Mukjizat harus berupa sesuatu yang tidak di sanggupi oleh makhluk sekalian alam. 

2. Tidak sesuai dengan kebiasaan dan tidak berlawanan dengan hukum islam. 

3. Mukjizat harus berupa hal yang dijadikan saksi oleh seorang mengaku membawa 

risalah ilahi sebagai bukti atas kebenaran dan kebesarannya.  

4. Terjadi bertepatan dengan penagakuan nabi yang mengajak bertanding 

menggunakan mukjizat tersebut. 

5. Tidak ada seorang pun yang dapat membuktikan dan membandingkan dalam 

pertandingan tersebut.  

 Shihabuddin Qalyubi merumuskan teori an-nazm al-Jurjani dengan 

mengumpulkan dan mengintisarikan ungkapan-ungkapan al-Jurjani dalam kitab Dalail 

al-I'jaz sebagai berikut:8 

a. an-Nazm adalah keterkaitan antara unsur-unsur dalam kalimat, salah satu unsur 

dicantumkan atas unsur lainnya dan adanya satu unsur disebabkan ada unsur lainnya; 

b. Kata an-nazm mengikuti makna. Kalimat bisa tersusun dalam ujaran  karena 

maknanya sudah tersusun terlebih dahulu di dalam jiwa;" 

c. Kata harus diletakkan sesuai dengan kaidah gramatikalnya sehingga fungsi semua 

unsur dalam kalimat diketahui sebagaimana seharusnya; 

d. Dalam keadaan terpisah, huruf-huruf yang menyatu dengan makna memiliki 

karakteristik tersendiri sehingga semuanya diletakkan sesuai dengan kekhasan 

 
6 Nana mahrani, i’jaz al qur’an dan revelasinya dengan perkembangannya, hikmah vol.2, hal.133 
7 Sholahuddin Ashani, Konstruksi Pemahaman Terhadap I’jaz Al Qur’an. Journal Analitica Islamica 

Vol.4 ,No. 2, 2015: 221 . 
8 Sholahuddin Ashani, Konstruksi Pemahaman Terhadap I’jaz Al Qur’an. Journal Analitica Islamica 

Vol.4 ,No. 2, 2015: 223 . 



 

311 
 

maknanya. Misalnya "ma" diletakkan untuk negasi dalam konteks sekarang, huruf la 

diletakkan untuk makna negasi dalam konteks future. 

e. Kata bisa beubah dalam bentuk ma'rifah, nakirah, pengedepanan, pengakhiran, 

elipsis dan repetisi. Semua diletakkan dalam porsi masing- masing dan dipergunakan 

sesuai dengan yang seharusnya,  dan; 

f. Keistimewaan kata bukan dalam banyak sedikitnya makna, melainkan dalam 

peletakkannya sesuai dengan makna dan tujuan yang dikehendaki oleh kalimat.  

 Mahmud Muhammad Syakir menjelaskan bahwa al-Jurjani dalam kitab Dalail 

I'jaz mengunakan empat istilah dalam mengemukakan upaya penyusunan teks atau 

ayat-ayat Alquran. Keempat istilah tersebut adalah: (1) an-nazm (susunan kalimat) (2) 

at-ta'lif (penyusunan kalimat) (3) at-tartib (sistematika kalimat) (4) at-tarkib 

(penyusunan kalimat). Keempat istilah ini secara garis besar memiliki keterkaitan yang 

sama. Keempat istilah terkait erat dengan kalimat, sedangkan kalimat itu sendiri 

hakikatnya adalah ungkapan yang tersusun dari isim (kata benda), fi'il(kata kerja) dan 

huruf (partikel kata lainnya) untuk menunjukkan kepada makna (maksud) yang 

diinginkan oleh penuturnya. 

 Akan tetapi, al-Jurjani tidak lagi mempersoalkan mengenai kaedah-kaedah 

sintaksis yang terdapat dalam usul an-nahwi yang menjelaskan benar tidaknya kalimat 

berdasarkan dari struktur bahasa. al-Jurjani terkonsentrasi pada analisis seni dan nilai-

nilai susastra yang terkandung di dalam Alquran. Konsentrasi ini masuk dalam ranah 

bahasan yang diistilahkannya dengan 'ilm an-nahwi>atau an- nazm (konstruksi teks). 

 Dengan mengedepankan konsep an-nazm pada i'jaz Alquran, maka al- Jurjani 

telah berhasil memberikan penjelasan yang kokoh untuk menegaskan bahwa i'jaz 

Alquran terkandung dalam semua ayat dalam Alquran dan tidak hanya terdapat dalam 

ayat tertentu saja baik ayat yang panjang atau pendek, memuat berita gaib atau tidak, 

berbentuk majaz atau isti'arah, atau pola-pola retoris (balaghiyyah) lainnya. 

Dikarenakan seluruh ayat yang terdapat dalam Alquran berada dalam konsep an-nazm 

yang bersumber dari Allah. al-Jurjani menekankan: " maka sudah dapat dipastikan 

bahwa nazm merupakan tempat yang semestinya i'jaz itu berada".  

 Bagi teori konstuksi (an-nazm) al-Jurjani ini, terdapat unsur-unsur penting 

dalam didalamnya, yaitu:9 

1. Unsur gramatik: kesesuian dan keselarasan serta ketertundukan kalimat pada 

hukum-hukum gramatik (tawakhi ma'ani nahw). Persyaratan gramatik memainkan 

peranan yang sangat penting dalam melahirkn makna, khususnya dalam kaitannya 

dengan gaya bahasa sastrawi dan ungkapan Alquran yang amat indah. 

 
9 Sholahuddin Ashani, Konstruksi Pemahaman Terhadap I’jaz Al Qur’an. Journal Analitica Islamica 

Vol.4 ,No. 2, 2015: 224 . 



 

312 
 

2. Unsur logis: relasi yang dibangun di antara kosa-kata dalam kalimat benar-benar 

didasarkan atas hubungan antara subjek dengan objek, kata benda dengan kata kerja, 

serta keterangan dalam format didasarkan atas pertimbangan situasional dan sekaligus 

rasional. Dari pertimbangan yang bersifat rasional inilah akan muncul kesempurnaan 

dan keindahan yang disebut dengan al-maziyyah. 

3. Gaya bertutur (stilistika): susunan yang meliputi sarana dan perangkat untuk 

menyusun aspek-aspek susastra, seperti metonimie (kinayah),  tasybih, tamsil dan 

bentuk gaya bahasa lainnya. 

Salah satu ayat yang dijelaskan al-Jurjani berkenaan dengan puncak keindahan serta 

kesempurnaan gaya tutur Alquran adalah ayat Alquran pada Q.S. Maryam (19):410. 

م   وَهَنَ  ا ن  ي   رَب    لَ  قَا ن  ي   ال عَظ  تعَلََ  وَا م  أ س   ش  لمَ   شَي بًا الرَّ شَق يًّا  رَب    ب  د عَائٓ كَ  اكَ ن   وَّ  

Artinya: la berkata "Ya Tuhanku, Sesungguhnya tulangku telah lemah dan kepalaku 

telah ditumbuhi uban, dan aku belum pernah kecewa dalam berdoa kepada Engkau, Ya 

Tuhanku. 

Keindahan dan kesempurnaan ungkapan dalam ayat ini, menurut al- Jurjani, 

tidak hanya terletak pada atau berpulang semata pada metafor yang digunakan, seperti 

diyakini mayoritas ulama lainnya, melainkan juga berpulang pada kekhususan 

formulasi kalimat dalam ayat itu sendiri. Formulasi yang dimaksud uadalah pilihan 

gaya tutur yang dipakai serta relasi antar struktur bagian kalimat yang satu dengan 

bagian lainnya, dengan kata lain susunan atau kontruksi dari ungkapan tersebut 

memiliki keserasian serta relasi yang unik antara satu kalimat dengan kalimat lainnya. 

Al-Jurjani berkomentar: "pendengar atau pembaca ayat ini selayaknya 

mengetahui bahwa kata isyta'ala (membakar) dalam konteks ayat ini mengacu secara 

maknawi kepada kata rambut yang memutih (syaib), meskipun secara leksikal, 

dianggap mengacu kepada kata ra's (kepala). Rahasia dari ungkapan metaforis dalam 

ayat ini terletak pada penggunaan kata isyta'ala yang mengacu kepada rambut yang 

memutih. Akan tetapi, dengan struktur kalimat dalam ayat, maknanya berkembang 

menjadi "rambut kepala memutih dengan tidak meninggalkan sisa sehelai rambut pun". 

Pengertian ini tidak dapat dicapai dengan ungkapan gramatikal: isyta'ala syaib ar-ra's 

(rambut kepala memutih) atau pun dengan ungkapan isyta'ala syaib fi ar-ra's (rambut 

di kepala menjadi putih). Keduanya tidak sampai pada derajat totalitas, melainkan 

hanya merupakan ungkapan datar, yakni hanya sekedar menyatakan rambut yang 

mulai memutih, mungkin hanya sebagian kecil, setengah atau pun hanya 

beberapa helai saja, yakni mikrostruktur, stilistik dan semantik. Teori ini juga 

menyatakan bahwa kajian terhadap ayat-ayat dalam Alquran memiliki posisi yang kuat 

 
10 Sholahuddin Ashani, Konstruksi Pemahaman Terhadap I’jaz Al Qur’an. Journal Analitica Islamica 

Vol.4 ,No. 2, 2015: 226 .10  



 

313 
 

kaitannya dengan ilmu-ilmu linguistik modern saat ini, sehingga menegaskan pendapat 

al- Jurjani bahwa l'jaz Alquran terdapat di dalan teks Alquran yang menakjubkan.11 

 

 

B. Ayat Ayat Al Qur’an Yg Mengandung As Syifa’ 

As-Sa’di dalam kitabnya, Taisir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Manan, 

menjelaskan, Alquran ialah penyembuh bagi semua penyakit hati. Baik berupa syahwat 

yang menghalangi manusia untuk taat kepada syariat atau syubhat yang mengotori 

iman. Karena, dalam Alquran terdapat nasihat, motivasi, peringatan, janji, dan ancaman 

yang akan memicu seseorang pada sikap harap (raja’) dan takut (khauf). disaat hati 

seseorang sehat, tidak banyak berisi syahwat dan syubhat, anggota badan pun akan 

mengikutinya. Karena, anggota badan akan jadi baik jika hatinya baik. Ia juga menjadi 

rusak, jika hatinya rusak. 

Selain menjadi obat penyembuh bagi penyakit hati dan jiwa, Alquran juga 

menjadi obat penyembuh penyakit fisik. Asy- Syinqithi dalam kitabnya, Tafsir Adhwa’ 

al-Bayan, me nga takan, Alquran ialah obat penyembuh yang mencakup obat bagi 

penyakit hati dan jiwa, seperti keraguan, kemunafikan, dan perkara lainnya. Bisa juga 

menjadi obat bagi jasmani jika dilakukan ruqyah kepada orang yang sakit. Ini seperti 

yang dilakukan sahabat yang membacakan surah al-Fatihah kepada seorang pemimpin 

kampung yang tersengat kalajenging. 

Abu Sa’id al-Khudri menuturkan, beberapa orang sa habat Rasulullah 

melakukan safar, lalu melewati suatu kam pung Arab badui. Kala itu, mereka meminta 

untuk dija mu, tetapi penduduk kampung itu enggan untuk menjamu. Tidak la ma 

kemudian, pemimpin kampung itu tersengat ka lajeng king beracun hingga badannya 

demam. Mereka kemudian menemui para sahabat tadi, lalu bertanya, Apa kah di antara 

kalian ada yang bisa membacakan sesuatu ke pada pemimpin kami yang tersengat 

kalajengking beracun itu? Salah seorang sahabat menjawab, Ya ada. Ia pun mendatangi 

pemimpin kampung itu dan ia membacakan surah al-Fatihah. Tidak lama kemudian, ia 

pun sembuh. Karena jasanya, ia pun diberi seekor kambing, tetapi ia enggan 

menerimanya. 

Ibnul Qayyim dalam kitabnya, Zad al-Ma’ad, menjelaskan, Alquran ialah 

penyembuh yang sempurna dari seluruh penyakit hati dan jasmani, demikian pula 

penyakit dunia dan akhirat. Tidak setiap orang diberi keahlian dan taufik untuk 

menjadikannya sebagai obat. Jika seorang yang sakit konsisten berobat dengannya dan 

meletakkan pada sakitnya dengan penuh kejujuran dan keimanan, penerimaan yang 

 
11 Sholahuddin Ashani, Konstruksi Pemahaman Terhadap I’jaz Al Qur’an. Journal Analitica Islamica 

Vol.4 ,No. 2, 2015: 226 . 



 

314 
 

sempurna, keyakinan yang kukuh, dan menyempurnakan syaratnya, niscaya penyakit 

apa pun tidak akan mampu menghadapinya. 

Kepada sahabat yang sakit, Nabi kerap kali berpesan, Bagi kalian ada obat penyembuh, 

yakni madu dan Alquran. (HR Ibnu Majah dan al-Hakim). Sebagai asy-Syifa, orang 

beriman diimbau banyak membaca Alquran, karena ia ialah obat penyembuh. Berikut 

adalah beberapa ayat as syifa’: 

1. Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman: 

ل   نَ  وَن نزَ   ا   م  فَاءٓ   ه وَ  مَا ن   ال ـق ر  مَة   ش  رَح  ن ي نَ  وَّ م  ؤ  ي د   وَلَ  ۙ   ل  ـل م  ي نَ  يزَ  رًا  خَسَا ا لَّ  الظّٰل م   

wa nunazzilu minal-qur-aani maa huwa syifaaa-uw wa rohmatul lil-mu-miniina wa laa 

yaziiduzh-zhoolimiina illaa khosaaroo 

"Dan Kami turunkan dari Al-Qur'an (sesuatu) yang menjadi penawar dan rahmat bagi 

orang yang beriman, sedangkan bagi orang yang zalim (Al-Qur'an itu) hanya akan 

menambah kerugian." 

(QS. Al-Isra' 17: Ayat 82)12 

2. Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman: 

ت   ذاَ وَا   ض  ف ي ن   فَه وَ  مَر  يَش    

wa izaa maridhtu fa huwa yasyfiin 

"dan apabila aku sakit, Dialah yang menyembuhkan aku," 

(QS. Asy-Syu'ara' 26: Ayat 80) 

3. Allah Subhanahu Wa Ta'ala berfirman: 

اَ  ظَة   جَاءَٓت ك م   قدَ   س   النَّا يُّهَا ي ٰۤ ع  و  ن   مَّ ب  ك م   م   فَاءٓ   رَّ ر   ف ى ل  مَا وَش  د و  مَة   وَه دىً ۙ   الصُّ رَح  ن ي نَ  وَّ م  ؤ  ل  ـل م   

yaaa ayyuhan-naasu qod jaaa-atkum mau'izhotum mir robbikum wa syifaaa-ul limaa 

fish-shuduuri wa hudaw wa rohmatul lil-mu-miniin 

"Wahai manusia! Sungguh, telah datang kepadamu pelajaran (Al-Qur'an) dari 

Tuhanmu, penyembuh bagi penyakit yang ada dalam dada, dan petunjuk serta rahmat 

bagi orang yang beriman."13 

(QS. Yunus 10: Ayat 57) 

Dalam buku berjudul Doa-doa Terbaik Sepanjang Masa oleh Ust. Ahmad Zacky 

El-Syafa dijelaskan bahwa ayat-ayat syifa bisa menyembuhkan penyakit. Hal ini 

berdasarkan kisah dari putra Syaikh Imam Abul Qasim al-Qusyairi yang saat itu 

menderita sakit. Hingga kemudian Abul Qasim bermimpi bertemu Rasulullah SAW. 

Beliau berkata, “Apakah kamu tidak mengetahui tentang ayat-ayat syifa (ayat-ayat 

penyembuh)?” Lalu saat bangun, Abul Qasim membuka Al Quran dan menemukan ayat 

tersebut. Kemudian Abul Qasim menulisnya di atas kertas dan melunturkannya dengan 

 
12 Suhaili Hasan Robby, Kajian Ayat As Syifa’ Dalam Al Qur’an El Waroqoh, vol.6, No.2,2022 
13 Suhaili Hasan Robby Kajian Ayat As Syifa Dalam Al Qur’an , Al Hidayah, Tanggerang: Karya Ilmu 

Karya Hati Surah Yunus, Hal. 216 



 

315 
 

air. Setelah itu, Ia meminumkan air tersebut kepada putranya yang tengah sakit. Tak 

berapa lama atas izin Allah SWT, putra Abul Qasim berangsur-angsur sembuh.14 

 Maka dari peristiwa tersebut sering sekali orang orang menggunakan ayat ayat 

as syifa’ ini sebagai penyembuh penyakit penyakit yang dialaminya, dan cara 

penyembuhannya biasanya meminta para ustadz yang lebih baik bacaanya dalam 

membaca al Qur’an untuk dibacakan ke air tersebut atau boleh juga dibacakan diri 

sendiri jika memang yakin bacaannya sudah bagus dengan izin Allah penyakit tersebut 

akan sembuh. 

 

KESIMPULAN 

Al-Qur’an memiliki banyak kemukjizatan, di antaranya mukjizat dari segi bahasa 

ini, yaitu: susunan kata dan kalimat serta keseimbangan redaksi al-Qur’an itu sendiri, 

dari segi kajian ilmiah, kajian hukum dan kajian pemberitaan yang gaib. Al-Qur’an 

sudah sangat jelas kemu’jizatannya. Namun demikian, masih ada juga hal-hal yang 

dipertentangkan, dipermasalahkan, dikritik yang berkaitan dengan kemukjizatan al-

Qur’an oleh sebagaian para ilmuan, di antaranya berkaiatan dengan sistematika dan 

kritik terhadap bahasa al-Qur’an.  

Kemukjizatan ilmiah Alquran bukan lah terletak pada pencakupannya akan 

teori-teori ilmiah yang selalu baru dan berubah serta merupakan hasil usaha manusia 

dalam penelitian dan pengamatan. Tetapi ia terletak pada dorongannya untuk berfikir 

dan menggunakan akal. Alquran mendorong manusia agar memperhatikan dan 

memikirkan alam. Ia tidak membatasi aktivitas dan kreatifitas akal dalam memikirkan 

alam semesta, atau menghalanginya dari penambahan ilmu pengetahuan yang dapat 

dicapainya. Alquran menjadikan pemikiran yang lurus dan perhatian yang tepat 

terhadap alam dan segala apa yang ada di dalamnya sebagai sarana terbesar untuk 

beriman kepada Allah. Alquran mendorong manusia untuk melakukan aktifitas 

intelektual sebagaimana dijabarkan dalam ayat-ayatnya. 

Ayat dan surat syifa' ini dipercaya bisa menyembuhkan beberapa penyakit. 

Mulai dari sakit keras, persoalan sakit batin hingga perkara sakit ringan semisal sakit 

kepala, tersengat binatang, dan lain-lain. Allah SWT berfirman tentang kandungan yang 

begitu banyak dalam Alquran. As-Sa'di dalam kitabnya, Taisir al-Karim ar-Rahman fi 

Tafsir Kalam al-Manan, menjelaskan, Alquran ialah penyembuh bagi semua penyakit 

hati. 

 
REFERENSI 

 
14 Nana mahrani, i’jaz al qur’an dan revelasinya dengan perkembangannya, hikmah vol.2, hal.136 

 



 

316 
 

Manna Khalil al-qothahthahan, mabahits fiulumul qur’an (bogor: Pustaka lentera antar 
nusa, 1996) 

Jurjani al-, „Abd al-Qahir bin „Abd ar-Rahman, Asrar al-Balaghah, tahqiq: Mahmud 
Muhammad Syakir, (Jeddah: Dar al-Madani, tt). 

Syakir, Mahmud Muhammad, Madakhil I‟jaz al-Alquran (Jeddah: Dar al-Madani, 1423 
H/2002 M). 

Ibn Hazm, Fisal fi al-Milal wa an-Nihal, Juz. I (Kairo: t.t.) hlm. 64 
Abu Zaid, Nashr Hamid, Mafhum an-Nas: Dirasah fi „Ulum al-Alquran, (Beirut: Dar as-

S|aqafi al-„Arabi, 2000). 
Sholahuddin Ashani, Konstruksi Pemahaman Terhadap I’jaz Al Qur’an. (Journal Analitica 

Islamica 2015 
Nana mahrani, i’jaz al qur’an dan revelasinya dengan perkembangannya, hikmah 2021. 
 


